
 

1 
 

BAB I  

PENDAHULUAN 

 

A. Latar Belakang Masalah  

Kemajuan teknologi informasi dan komunikasi telah mengubah cara 

individu dan komunitas dalam berinteraksi serta mengekspresikan empati dan 

solidaritas. Era digital memberikan dampak positif bagi manusia, seperti 

penyebaran informasi yang cepat dan luas, sehingga dapat meningkatkan 

kesadaran masyarakat terhadap isu-isu sosial. Sebagai contoh, kampanye sosial 

dan penggalangan dana kini dapat dilakukan secara daring dan mampu 

menjangkau audiens yang lebih luas dalam waktu singkat (Rafiq, 2020).  

Era digital juga membawa dampak negatif, salah satunya adalah 

berkurangnya karakter peduli sosial. Misalnya, banyak siswa yang cenderung 

mengabaikan teman yang membutuhkan bantuan karena lebih tertarik 

menggunakan fasilitas teknologi modern (Yulinda Agita Putri et al., 2024). 

Temuan ini sejalan dengan studi yang dilakukan oleh Zhafira, (2019), yang 

mencatat bahwa perubahan perilaku siswa seringkali ditandai dengan 

meningkatnya sikap individualisme dan kecenderungan asosial. 

Kasus kekerasan antara Mario Dandy dan David menunjukkan adanya 

saksi di lokasi kejadian yang sebenarnya memiliki peluang untuk 

menghentikan aksi tersebut, namun justru memilih merekam peristiwa 

tersebut. Sikap ini menggambarkan rendahnya empati serta lemahnya rasa 



 

2 
 

tanggung jawab sosial dalam menghadapi situasi darurat (Tim Detikcom, 2023; 

Suardi, 2024). 

Kemajuan teknologi memiliki dampak negatif terhadap karakter peduli 

sosial seseorang (Rafiq, 2020; Zhafira, 2019). Penggunaan gadget yang 

berlebihan berdampak pada perilaku anak yang cenderung enggan membantu 

orang lain, mudah emosi, berbicara kasar, serta kurang menunjukkan sikap 

hormat terhadap sesama, karena perhatian mereka lebih terpusat pada 

perangkat digital daripada lingkungan sosialnya (Nurhayati & Handayani, 

2020).  

Faktor lain yang memengaruhi sikap asosial adalah latar belakang 

budaya dan pandangan agama. Contohnya, kebakaran besar di Los Angeles 

pada Januari 2025 yang menghanguskan 23.700 hektare lahan dan 

menimbulkan kerugian hingga US$150 miliar justru memunculkan respons 

negatif dari sebagian netizen. Beberapa komentar menunjukkan kurangnya 

empati, bahkan ada yang mengaitkannya dengan ‘azab’ Tuhan terhadap 

Amerika atau berharap hujan tidak turun sehingga pemadaman terhambat (Tim 

Detikcom, 2023; Republika.co.id, 2025; CNN Indonesia Official, 2025). Sikap 

semacam ini mencerminkan melemahnya solidaritas sosial sekaligus 

menunjukkan gejala bystander effect, yaitu kondisi ketika individu merasa 

tidak terlibat dan tidak peduli terhadap penderitaan orang lain (Rochmadi, 

Imran, & Sri Hayati, 2024). 

Keragaman budaya, etnis, agama, dan bahasa di Indonesia berpotensi 

memicu konflik multikultural (Wales, 2022). Sejarah menunjukkan kerusuhan 



 

3 
 

Mei 1998 memicu penjarahan dan kekerasan terhadap etnis Tionghoa, konflik 

Ambon 1999 menewaskan ribuan orang dalam pertentangan Islam–Kristen, 

dan Tragedi Sampit 2001 menelan ratusan korban dalam bentrok Dayak–

Madura (Kumparan.com, 2023). 

Pondok pesantren merupakan lembaga pendidikan berbasis agama 

dengan sistem asrama yang memungkinkan interaksi santri berlangsung selama 

24 jam. Pola kehidupan tersebut mempertemukan individu dari latar belakang, 

karakter, dan budaya yang beragam, sehingga berpotensi menimbulkan 

gesekan antarpribadi hingga tindakan kekerasan apabila perbedaan tersebut 

tidak dikelola dan diterima dengan baik 

Salah satu contoh nyata adalah Pada awal tahun 2024, seorang santri 

berusia 14 tahun bernama Bintang Balqis Maulana ditemukan meninggal dunia 

di sebuah pesantren di Kabupaten Kediri, Jawa Timur. Berdasarkan hasil 

penyelidikan, korban mengalami kekerasan fisik berat yang diduga dilakukan 

oleh para seniornya. Luka-luka yang ditemukan di tubuh korban mencakup 

wajah yang rusak, mata bengkak, serta bekas luka bakar, meskipun pihak 

pesantren sempat mengklaim bahwa korban hanya terjatuh di kamar mandi, 

namun keluarga menemukan adanya ceceran darah saat jenazah diantar pulang. 

Polisi telah menetapkan empat tersangka dalam kasus ini, salah satunya adalah 

kerabat korban sendiri (Lumbanrau, 2024). 

Kasus tersebut mencerminkan krisis kepedulian sosial di lingkungan 

pendidikan yang semestinya menjunjung tinggi nilai keagamaan dan 

kemanusiaan. Persoalan ini bukan hanya terkait lemahnya mekanisme 



 

4 
 

perlindungan terhadap santri, tetapi juga menunjukkan belum tumbuhnya sikap 

saling menghargai perbedaan karakter, latar belakang, dan kemampuan 

individu 

Tabel 1. 1 Kasus Kekerasan di Lingkungan Sekolah dan Pesantren 

Lembaga Data Kasus Kekerasan Sumber 

KPAI sepanjang Januari-September 2024 

telah terjadi 7 kasus kekerasan di 

lingkungan pesantren 

(NU Online, 2024) 

KPPPA 8 kasus dengan 101 korban di tahun 

2024, dimana 69 persen korban adalah 

santri laki-laki dan 31 persen santri 

perempuan. 

(NU Online, 2024) 

JPPI 573 kasus kekerasan terjadi di 

lembaga pendidikan sepanjang 2024. 

Dengan rincian 64% (Sekolah umum), 

16% (madrasah), 20% (pesantren) 

(CNN Indonesia 

Official, 2024) 

FSGI Sepanjang periode Januari sampai 

Agustus 2024 sudah ada 101 anak 

menjadi korban kekerasan seksual di 

sekolah, madrasah dan pesantren. 

(Tempo.co, 2024) 

Data ini mengungkapkan bahwa kekerasan di lingkungan pendidikan, 

termasuk pesantren, merupakan permasalahan yang serius. Maka dari itu, 

pengelolaan perbedaan karakter dan budaya antar santri menjadi sangat 

penting untuk mencegah terjadinya kekerasan yang merugikan semua pihak. 

Peningkatan kasus kekerasan di lingkungan pendidikan, baik sekolah 

maupun pesantren, mencerminkan krisis kepedulian sosial. Fenomena ini 

menandakan lemahnya sistem pengawasan serta menurunnya empati dan 

tanggung jawab sosial dalam komunitas pendidikan. Sejumlah kasus, seperti 

pencabulan terhadap 41 santri di Lombok Timur dan 20 santri di Maros, baru 

terungkap setelah berlangsung lama. Kondisi ini menunjukkan gejala bystander 



 

5 
 

effect, yaitu kecenderungan individu atau kelompok untuk tidak bertindak 

ketika menyaksikan kekerasan. 

Sikap pengabaian ini terus berlangsung dan membentuk karakter 

kolektif, maka kekerasan di lembaga pendidikan akan semakin sulit diatasi. 

Menanggapi hal tersebut, Ratna Djuwita, dosen Psikologi Universitas 

Indonesia, menegaskan bahwa “kunci keluar dari perundungan adalah 

kepedulian, empati, dan keberanian menolong korban” (Tempo, 2023). 

Data berikut memperkuat kenyataan bahwa pencabulan di lingkungan 

pesantren merupakan persoalan serius dan sistemik:  

        

Tabel 1. 2 Kasus Pencabulan di Pesantren  

 

No Pesantren/Lokasi Korban Sumber 

1. Ponpes di di Kecamatan Soreang, 

Kabupaten Bandung. (Mei 2025) 

8 Orang Kompas.com, 

2025 

2. Pondok pesantren AD-Diniyah di Duren 

Sawit, Jakarta Timur (Januari 2025) 

5 Orang (Kompas.id, 

2025) 

3. Ds. Pagak, Desa Cengkok, Kec, 

Ngronggot, Kab. Nganjuk (Januari 

2025) 

2 Orang (TVOneNews.c

om, 2025) 

4. Kota Martapura, Kab. Banjar, 

Kalimantan Selatan (januari 2025) 

20 Orang (Beritasatu.com, 

2025) 

5. Ponpes di Kec. Pringgarata, Lombok 

Tengah (Januari 2025) 

3 Orang (Beritasatu.com, 

2025) 

6. Ponpes Kec. Simbang, Kab. Maros, 

Sulawesi Selatan (Desember 2024) 

20 Orang (SuaraSulsel.id, 

2024) 

7. Ponpes Bani Ma’mun Kobak, Kampung 

Badak, Desa Gembor Udik, Kec. 

Cikande, Kab Serang (Desember 2024) 

3 Orang 

(hingga 

hamil) 

(Viva.co.id, 

2024) 

8. Ponpes Sri Muslim Mardatillah, Jambi 

(Oktober 2024) 

12 Orang (detik.com, 

2024) 

9. Ponpes di Karang Bahagia, kab. Bekasi 

(Februari, Maret dan Agustus 2020) 

3 Orang (CNN Indonesia 

Official, 2024) 

10. Ponpes di Sakra Timur, Lombok, NTB 

(Mei 2023) 

41 Orang  (Kompas.com, 

2023) 
 



 

6 
 

Pendidikan merupakan upaya terstruktur untuk membantu peserta didik 

menggali kebenaran secara kritis dan objektif, sekaligus menjadi solusi atas 

berbagai tantangan sosial. Dalam konteks filsafat praktis, pendidikan memiliki 

tiga dimensi penting: penamaan, refleksi, dan tindakan (Arif et al., 2021). Oleh 

karena itu, pendidikan idealnya menjadi sarana untuk mengatasi persoalan 

sosial di masyarakat. Salah satu tujuan utamanya adalah mencetak generasi 

yang memiliki karakter peduli terhadap kondisi sosial di sekitarnya (Wardani 

& Faridah, 2021). 

Indonesia sebagai negara dengan tingkat keberagaman tinggi 

membutuhkan pendidikan multikultural untuk menciptakan kehidupan yang 

damai dan sejahtera (Yowei, 2022; Masudi, 2021). Pendidikan multikultural 

berintikan pengakuan dan penghargaan terhadap perbedaan, serta mendorong 

sikap menerima dan menghargai berbagai ekspresi budaya yang sarat nilai 

kemanusiaan. Implementasi pendidikan ini menjadi mendesak karena 

minimnya pemahaman komprehensif dapat memicu degradasi moral generasi 

muda, di mana nilai kebersamaan dan gotong royong mulai tergeser oleh 

arogansi serta dominasi budaya mayoritas (Masudi, 2021). 

Pendidikan multikultural memberi harapan untuk meredam konflik sosial 

melalui nilai keberagaman dan sikap saling menghormati (Masudi, 2021). Nilai 

tersebut perlu ditanamkan sejak dini di seluruh jenjang pendidikan dengan 

melibatkan peran aktif masyarakat, agar generasi muda tumbuh dengan 

karakter yang menghargai perbedaan (Huda et al., 2023). Pendidikan ini 



 

7 
 

mencakup toleransi, keragaman budaya dan agama, penolakan diskriminasi, 

serta penguatan nilai demokrasi dan kemanusiaan (Ridwan et al., 2024). 

Pendidikan multikultural sendiri berlandaskan pada prinsip 

multikulturalisme, yaitu konsep keberagaman yang mengakui, menerima, dan 

menegaskan baik perbedaan maupun persamaan antarindividu. Hal ini 

mencakup aspek gender, ras, kelas, dan agama, berdasarkan nilai-nilai 

demokrasi yang membangun pluralisme budaya dan bertujuan memerangi 

prasangka serta diskriminasi (Meyniar Albina et al., 2024). 

Pesantren memiliki posisi strategis sebagai lembaga pendidikan 

berasrama 24 jam, tempat santri dari beragam latar sosial, budaya, etnis, dan 

daerah hidup bersama. Keberagaman ini menjadi sarana efektif menanamkan 

nilai toleransi, saling menghargai, dan harmoni dalam perbedaan. KH. Imam 

Zarkasyi menegaskan bahwa pendidikan pesantren berorientasi pada 

pembentukan karakter melalui kedekatan santri–kyai, ketaatan, tolong-

menolong, kedisiplinan, kesederhanaan, dan pembiasaan hidup religius. Nilai-

nilai tersebut membentuk pribadi santri yang siap hidup berdampingan secara 

damai dalam masyarakat majemuk (Habibah et al., 2023). 

Pembentukan kepribadian santri di pondok pesantren meliputi proses 

pembelajaran nilai Islami, pengawasan rutin oleh pengurus dan Kyai, serta 

pemberian sanksi untuk menjaga kedisiplinan. Kepemimpinan Kyai yang 

kharismatik sangat berperan sebagai pemimpin, pengajar, pengambil 

keputusan, pengawas, dan penasihat, sekaligus menjadi teladan, peduli, dan 

dekat dengan santri serta lingkungan pesantren (Ikhwan et al., 2022). 



 

8 
 

Integrasi nilai keislaman dan prinsip multikultural menjadikan pesantren 

berpotensi menjadi model pendidikan yang tidak hanya membekali santri 

dengan pemahaman agama mendalam, tetapi juga membentuk pribadi inklusif, 

toleran, dan siap berkontribusi dalam mewujudkan masyarakat damai, adil, dan 

harmonis. Nilai-nilai tersebut berfungsi sebagai pendorong, pedoman berpikir 

dan bertindak, sekaligus penjaga stabilitas budaya masyarakat (Ikhwan & 

Fauzi, 2019). 

Penelitian tentang implementasi pendidikan multikultural dalam 

membentuk karakter peduli sosial dilaksanakan di Pondok Pesantren Wali 

Songo Ngabar, Ponorogo. Lokasi ini dipilih karena memiliki karakteristik khas 

yang merepresentasikan praktik nyata pendidikan multikultural dalam 

kehidupan sehari-hari santri. 

Keberagaman santri di Pondok Pesantren Wali Songo Ngabar direkayasa 

melalui sistem rotasi kamar tahunan yang mendorong interaksi lintas budaya. 

Pola pembinaan dilaksanakan secara berlapis untuk santri kelas I–VI, mulai 

dari Kyai sebagai pengarah visi, Majelis Pembimbing Santri (MPS) sebagai 

koordinator pendidikan karakter, supervisor murabbiyah sebagai pemantau, 

murabbiyah (ustadzah berasrama) sebagai pendamping kehidupan harian, 

hingga pengurus kamar (kelas V) dan pengurus OSWAS (santri senior) yang 

berperan sebagai penggerak kepemimpinan inklusif sekaligus penegak disiplin. 

Setiap kamar diasuh oleh seorang murabbiyah yang berperan sebagai 

figur teladan, pendamping personal, dan penghubung antara santri dengan 

pengasuhan. Sistem murabbiyah ini telah berlangsung konsisten lebih dari satu 



 

9 
 

dekade, membentuk pola pengawasan 24 jam yang sistematis dan menyeluruh. 

Nilai toleransi, empati, dan tanggung jawab sosial ditanamkan melalui teladan, 

pengawasan, serta pembiasaan berkesinambungan. 

Pesantren memiliki Tim Al-Uswah yang beranggotakan santri kelas IV 

yang berfungsi sebagai pengawas adab sekaligus teladan akhlak bagi adik 

kelas. Pola pelibatan santri kelas menengah ini menjadi ciri khas, karena tidak 

banyak pesantren lain yang menerapkan mekanisme serupa. Pembentukan 

kepedulian sosial berlangsung secara bertingkat, inklusif, dan melibatkan 

seluruh lapisan santri. Keseluruhan pola pendidikan di Pondok Pesantren Wali 

Songo Ngabar berfungsi sebagai laboratorium sosial multikultural yang 

memfasilitasi pembauran lintas budaya sekaligus menginternalisasi nilai 

kepedulian sosial melalui praktik keseharian yang terstruktur. 

Tabel 1. 3 Ciri khas Ponpes Wali Songo Ngabar 

No Aspek Keunikan Deskripsi Singkat Implikasi Penelitian 

1 Keberagaman 

Santri 

Santri berasal dari berbagai 

daerah di Indonesia, dibagi 

dalam konsulat, dan 

menjalani rotasi kamar 

tahunan. 

Memberikan konteks 

nyata pendidikan 

multikultural melalui 

interaksi lintas 

budaya. 

2 Pembimbingan 

Berlapis 

Struktur pembinaan 

melibatkan Kyai, 

Pengasuhan (MPS), 

supervisor murabbiyah, 

murabbiyah, pengurus 

kamar, dan OSWAS. 

Menjadi model 

pembinaan 

bertingkat dalam 

pembentukan 

kepedulian sosial. 

3 Sistem 

Murabbiyah 

Setiap kamar didampingi 

murabbiyah sebagai 

teladan, pendamping 

personal, dan penghubung 

dengan pengasuhan. Sistem 

ini berjalan konsisten lebih 

dari 10 tahun. 

Memberikan 

pendampingan 

intensif dan 

berkelanjutan yang 

empiris. 



 

10 
 

4 Pengawasan 24 

Jam 

Pengawasan berlaku 

sepanjang hari, baik di kelas 

maupun asrama, melalui 

interaksi dan pembiasaan. 

Menjamin 

internalisasi nilai 

toleransi, empati, 

dan tanggung jawab 

sosial. 

5 Pelibatan Santri 

Senior 

Pengurus kamar dan 

OSWAS menjalankan 

kepemimpinan inklusif, 

disiplin, dan kerja sama 

lintas daerah. 

Mengembangkan 

kepemimpinan sosial 

dan budaya peduli di 

kalangan santri. 

6 Tim Al-Uswah Santri kelas IV dibina 

sebagai pengawas adab dan 

teladan akhlak bagi adik 

kelas. 

Membentuk karakter 

peduli sosial yang 

inklusif dan 

melibatkan semua 

tingkatan santri. 

Berdasarkan ciri khas tersebut, Pondok Pesantren Wali Songo Ngabar 

memiliki sistem pendidikan dan pembinaan yang terstruktur dalam 

menanamkan nilai sosial dan multikultural. Hal ini menunjukkan potensinya 

sebagai model pendidikan Islam yang adaptif terhadap dinamika masyarakat 

modern. Sejalan dengan itu, Primarni et al. (2022) menyatakan bahwa di era 

Society 5.0, pesantren perlu mentransformasi filosofi pendidikannya agar 

selaras dengan nilai keislaman dan kompetensi abad 21. 

Fakta ini mendukung pemilihan Pondok Pesantren Wali Songo Ngabar 

sebagai lokasi penelitian dalam tesis berjudul: 

“Implementasi Pendidikan Multikultural dalam Membantuk Karakter 

Peduli Sosial di Pondok Pesantren Wali Songo Ngabar.” 

 

B. Identifikasi Masalah 

Berdasarkan latar belakang yang telah dipaparkan, dapat diidentifikasi 

beberapa masalah yang menjadi fokus utama dalam penelitian ini: 

1. Dampak Kemajuan Teknologi terhadap Karakter Peduli Sosial 



 

11 
 

Kemajuan teknologi informasi dan komunikasi, khususnya melalui 

media sosial, meskipun memberikan manfaat dalam penyebaran informasi 

secara cepat dan luas, juga membawa dampak negatif terhadap karakter 

peduli sosial individu. Penelitian sebelumnya menunjukkan bahwa 

penggunaan teknologi seringkali menyebabkan berkurangnya rasa empati, 

meningkatnya individualisme, dan melemahnya toleransi. Fenomena ini 

juga terlihat di kalangan generasi muda, yang cenderung lebih asyik dengan 

teknologi dibandingkan menunjukkan solidaritas kepada orang-orang di 

sekitar mereka. 

2. Fenomena Bystander Effect 

Fenomena bystander effect sering terjadi dalam situasi darurat, di 

mana individu yang menyaksikan suatu kejadian seperti kecelakaan atau 

perundungan cenderung pasif dan tidak mengambil tindakan nyata untuk 

membantu. Ketidakpedulian sosial ini diperparah oleh sikap sebagian orang 

yang hanya menjadi penonton atau bahkan lebih tertarik untuk 

mendokumentasikan kejadian dibandingkan membantu. Sikap ini 

menunjukkan adanya kebutuhan mendesak untuk membangun kembali rasa 

tanggung jawab sosial dan empati dalam masyarakat. 

3. Keragaman Sosial dan Budaya di Pesantren 

Pondok Pesantren Wali Songo Ngabar memiliki kehidupan 

multikultural yang dinamis dengan santri dari berbagai latar belakang 

budaya, etnis, dan adat istiadat. Keragaman ini menjadi tantangan tersendiri 

dalam menciptakan lingkungan yang harmonis. Pesantren memiliki potensi 



 

12 
 

besar untuk menanamkan nilai-nilai toleransi dan solidaritas; namun, tanpa 

strategi pendidikan yang tepat, keragaman tersebut berpotensi menjadi 

pemicu konflik sosial. 

4. Kebutuhan Pendidikan Multikultural yang Komprehensif 

Kurangnya pemahaman dan penerapan pendidikan multikultural 

dapat menyebabkan degradasi moral, seperti berkurangnya rasa 

kebersamaan, penghargaan terhadap perbedaan, dan semangat gotong 

royong. Pendidikan yang berfokus pada multikulturalisme sangat penting 

untuk membentuk karakter santri agar mampu hidup secara harmonis di 

tengah perbedaan, sekaligus menjadi contoh bagi masyarakat secara 

keseluruhan. 

 

C. Pembatasan Masalah 

Berdasarkan latar belakang di atas, penelitian ini memiliki batasan 

masalah sebagai berikut: 

1. Lingkup Lokasi Penelitian 

Penelitian ini dilakukan di Pondok Pesantren Wali Songo Ngabar, 

Ponorogo, yang memiliki keberagaman sosial budaya dengan sistem 

pendidikan berasrama (boarding school). 

2. Subjek Penelitian 

Subjek penelitian adalah santri, pengurus organisasi santri, pengurus 

kamar, guru, murabbiyah, ketua MPS, direktur TMt-I dan kiai di Pondok 



 

13 
 

Pesantren Wali Songo Ngabar yang berperan dalam pembentukan nilai-

nilai multikultural dan kepedulian sosial. 

3. Fokus Penelitian 

Penelitian ini difokuskan pada: 

a. Implementasi pendidikan multikultural di Pondok Pesantren Wali 

Songo Ngabar. 

b. Tantangan yang dihadapi dalam proses pembentukan kepedulian 

sosial berbasis pendidikan multikultural di lingkungan pondok 

pesantren Wali Songo Ngabar 

c. Implikasi pendidikan multikultural terhadap pembentukan sikap 

kepedulian sosial santri Pondok Pesantren Wali Songo Ngabar 

4. Aspek Konseptual 

Studi ini mengkaji gagasan pendidikan multikultural 

dalam bingkai Islam yang berorientasi pada prinsip-prinsip Rahmatan lil 

Alamin, toleransi, keberagaman, dan persaudaraan, serta kaitannya dengan 

pembentukan karakter peduli sosial dan langkah mengurangi bystander 

effect sebagai respons terhadap tantangan era digital dan degradasi moral 

generasi muda. 

5. Konteks Waktu, Penelitian ini dilakukan pada bulan Juni-Juli tahun 2025. 

 

D. Rumusan Masalah 

Berdasarkan latar belakang yang telah diuraikan, penelitian ini 

dirumuskan ke dalam beberapa pertanyaan penelitian sebagai berikut: 



 

14 
 

1. Bagaimana bentuk implementasi pendidikan multikultural di Pondok 

Pesantren Wali Songo Ngabar? 

2. Apa saja tantangan yang dihadapi dalam proses pembentukan karakter 

peduli sosial melalui pendidikan multikultural di lingkungan pondok 

pesantren Wali Songo Ngabar? 

3. Bagaimana implikasi pendidikan multikultural terhadap pembentukan 

karakter peduli sosial santri Pondok Pesantren Wali Songo Ngabar. 

 

E. Tujuan Penelitian 

Penelitian ini bertujuan untuk: 

1. Mendeskripsikan bentuk implementasi pendidikan multikultural di Pondok 

Pesantren Wali Songo Ngabar. 

2. Menganalisis tantangan yang dihadapi dalam proses pembentukan karakter 

peduli sosial melalui pendidikan multikultural di lingkungan Pondok 

Pesantren Wali Songo Ngabar. 

3. Menjelaskan implikasi pendidikan multikultural terhadap pembentukan 

karakter peduli sosial di kalangan santri Pondok Pesantren Wali Songo 

Ngabar. 

 

F. Manfaat Penelitian 

1.  Manfaat Teoritis 

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi pada 

pengembangan teori pendidikan multikultural dan karakter peduli sosial, 



 

15 
 

khususnya dalam konteks pendidikan pesantren. Temuan penelitian ini 

dapat memperkaya literatur tentang pendidikan multikultural serta 

memperdalam pemahaman mengenai hubungan antara pendidikan 

multikultural dengan pembentukan karakter peduli sosial di kalangan 

santri. 

2. Manfaat Praktis 

Studi ini dapat menawarkan pandangan dan data yang berharga bagi 

pengurus Pondok Pesantren Wali Songo Ngabar dalam memaksimalkan 

pelaksanaan pendidikan berbasis keberagaman budaya. Hasil penelitian ini 

juga dapat menjadi dasar bagi pengembangan kurikulum dan kebijakan 

yang lebih efektif dalam menumbuhkan karakter peduli sosial di kalangan 

santri. 

 


	BAB I  PENDAHULUAN
	A. Latar Belakang Masalah
	B. Identifikasi Masalah
	C. Pembatasan Masalah
	D. Rumusan Masalah
	E. Tujuan Penelitian
	F. Manfaat Penelitian
	1.  Manfaat Teoritis
	2. Manfaat Praktis



