BAB |

PENDAHULUAN
A. Latar Belakang

Indonesia adalah negara dengan berbagai agama yang menjadikan
keragaman iman dan keyakinan sebagai elemen fundamental dari identitas
sosial bangsa. Situasi ini memerlukan adanya sistem komunikasi dan
interaksi sosial yang dapat menghubungkan perbedaan dan memelihara
harmoni antar pemeluk agama. Saat masyarakat dapat melaksanakan
komunikasi antaragama dengan cara yang terbuka dan inklusif, maka
keragaman akan menjadi aset sosial, bukan pemicu konflik.

Dalam banyak situasi, desa atau komunitas kecil yang terdiri dari
berbagai agama menunjukan bahwa toleransi tidak hanya diciptakan
melalui peraturan resmi negara atau lembaga besar, melainkan juga melalui
interaksi sehari-hari, tradisi lokal, dan komunikasi informal di antara warga.
Maka dari itu, sangat penting untuk meengetahui bagaimana komunikasi
antaragama dilakukan pada tinkgat komunitas lokal untuk menjaga
kedamaian dan kerukunan sosial.

Dengan keberadaan lebih dari 1.300 suku bangsa, Indonesia
menampilkan keberhasilan dalam menjaga prinsip toleransi di tengah
kekayaan keragaman, yang menghasilkan dasar hidup berdampingan yang
kuat. Melalui Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama, pemerintah
Indonesia rutin mengevaluasi kualitas interaksi antaragama di seluruh

negeri melalui survei Indeks Kerukunan Umat Beragama (KUB) yang



memiliki skala penilaian 1-100 berdasarkan tiga indikator; toleransi,

kesetaraan, dan kerjasama.

Indeks Kerukunan Umat Beragama (KUB)
(Tahun 2019-2024)

80

———@

70 .7?,83 — e— 72,39 73,09 76,02 76,47
60 67,46
50
40
30
20
10

o

2019 2020 2021 2022 2023 2024

Sumber: Badan Litbang dan Diklat Kemenag Rl Goﬁﬁiﬁtats

Gambar 1. Indeks Kerukunan

Hasil penelitian menunjukkan adanya kemajuan signifikan yang
menggembirakan. Indeks KUB terdaftar di angka 73,09 pada tahun 2022,
lalu mengalami peningkatan menjadi 76,02 di tahun 2023, dan mencapai
76,47 pada tahun 2024 beserta keberhasilan dalam menjaga kerukunan
antarumat beragama. Namun, data bersifat nasional tersebut tidak selalu
mencerminkan realita di tingkat lokal, terutama di desa-desa atau komunitas
kecil, di mana aspek sosial, budaya, dan agama bisa sangat berbeda. Ini
menandakan bahwa masyarakat setempat memerlukan strategi komunikasi
dan hubungan yang adaptif agar toleransi tidak hanya tercermin dalam
statistik nasional, tetapi juga menjadi bagian integral dari kehidupan sehari-

hari.



Salah satu tempat yang menarik untuk dianalisis adalah Desa
Gelangkulon, Kecamatan Sampung, Kabupaten Ponorogo, yang juga
dikenal dengan nama Kampung Buddha Sodong. Komunitas ini
menunjukkan keragaman keyakinan, khususnya antara kelompok Buddha
dan Muslim, yang saling hidup secara harmonis. Dalam berita terbaru,
dilaporkan bahwa Kampung Buddha Sodong memiliki 62 kepala keluarga
yang menganut agama Buddha. Namun, mayoritas masyarakat di area
sekitarnya beragama Islam. Kehidupan bersama dalam keragaman ini
mencerminkan bahwa toleransi dan hubungan antaragama terjalin tidak
karena paksaan atau salah satu kelompok yang mendominasi, tetapi melalui
komunikasi dan proses adaptasi budaya yang dilakukan oleh penduduk, baik
dalam aktivitas sehari-hari maupun saat momen keagamaan, seperti
perayaan Waisak (Pebrianti, 2023a)

Sejarah keberadaan komunitas Buddha di Sodong menawarkan
konteks yang signifikan. Berdasarkan catatan setempat, pengenalan agama
Buddha ke Dusun Sodong terjadi pada awal tahun 1950-an oleh seorang
warga bernama Mbah Saimin setelah dia mempelajari ajaran Buddha dari
luar wilayahnya. Sebelum itu, masyarakat lokal memeluk kepercayaan
tradisional akan tetapi seiring berjalannya waktu, komunitas Buddha mulai
terbentuk dan hidup berdampingan dengan masyarakat Muslim. Hal ini
menunjukkan bahwa keragaman agama di Sodong bukan sekadar akibat
migrasi yang baru-baru ini terjadi, tetapi merupakan bagian dari sejarah

komunitas yang telah ada selama puluhan tahun. Keunikan ini menjadikan



Sodong sebagai contoh nyata keragaman agama di pedesaan Jawa: bukan
sekadar keseragaman, tetapi koeksistensi yang telah berlangsung lama
(Pebrianti, 2023b)

Dalam konteks interaksi antaragama, pendekatan komunikasi
berperan krusial dalam memastikan bahwa dua kelompok yang berbeda
dapat menjaga kedamaian. Pendekatan komunikasi co-cultural
menggarisbawahi interaksi antara kelompok minoritas dan mayoritas yang
dilakukan lewat metode komunikasi yang adaptif, saling menghargai, dan
memperhitungkan latar belakang budaya masing-masing. Menurut (Farid &
Hakimi, 2025) dalam karya mereka mengenai Intercultural Communication
Strategies for Sustainable Conflict Resolution in Indonesia menguraikan
bahwa strategi komunikasi antarbudaya mencakup tiga tahap utama:
meningkatkan kesadaran serta sensitivitas budaya, mempromosikan dialog
yang inklusif, dan merumuskan solusi secara kolaboratif.

Ketiga aspek tersebut dianggap sangat bermanfaat untuk
mencegah terjadinya konflik dan mempertahankan keberadaan secara
damai dalam komunitas yang beraneka ragam. Penelitian ini
mengindikasikan bahwa saat komunikasi dilaksanakan dengan pendekatan
yang inklusif dan menghormati perbedaan budaya, hubungan antaragama
mampu tetap harmonis meskipun ada perbedaan dalam keyakinan

Hierarki kekuasaan menunjukkan ketidakseimbangan posisi
antara kelompok mayoritas dan minoritas yang berpengaruh terhadap siapa

yang lebih dominan dalam berbicara, didengarkan, dan menciptakan makna



dalam interaksi sosial. Dalam konteks hubungan antara Islam dan Buddha
di Dusun Sodong, situasi mayoritas dan minoritas dapat menciptakan
perbedaan kekuasaan yang tersembunyi, sehingga menjadikan kelompok
minoritas lebih rentan dalam hal representasi di publik.

Beberapa literatur mengenai komunikasi lintas budaya
menunjukkan bahwa tanpa pengakuan atas ketidakseimbangan kekuasaan,
praktik toleransi sering kali hanya bersifat simbolik dan tidak menciptakan
hubungan yang setara (Wazdy et al., 2024). Maka dari itu, strategi co-
cultural di desa harus mencakup langkah-langkah untuk mengurangi jarak
kekuasaan, termasuk partisipasi yang setara dan mekanisme umpan balik
yang memungkinkan suara kelompok minoritas  benar-benar
dipertimbangkan.

Pendekatan ini sangat terkait dengan komunitas yang memiliki
variasi dalam hal agama, budaya, dan identitas terutama ketika terlihat
adanya perbedaan kekuasaan antar kelompok mayoritas dan minoritas.
Dalam kajian mengenai teori penyesuaian budaya, Teori Co-Cultural
menawarkan kerangka pemahaman bahwa kelompok “co-cultural” (yaitu
kelompok minoritas atau kelompok yang memiliki budaya berbeda dari
yang dominan) sering kali berada dalam posisi terpinggirkan dalam struktur
sosial, sehingga mereka perlu memilih pendekatan komunikasi tertentu
seperti kompromi atau perundingan untuk berinteraksi dengan kelompok

yang lebih dominan.



Dalam konteks di mana keberadaan dominasi budaya atau agama
dapat menimbulkan stereotip, sikap prejudis, atau kesalahan dalam
pemahaman, metode komunikasi co-cultural menjadi krusial agar suara-
suara dari kelompok minoritas dapat didengar, identitas mereka dihargai,
dan ruang dialog tetap terbuka. Dalam lingkungan beragam agama seperti
komunitas Islam dan Buddha di Dusun Sodong, variasi dalam identitas
spiritual dan budaya dapat membentuk dinamika “mayoritas-minoritas”
yang berisiko menimbulkan ketegangan tanpa adanya usaha komunikasi
yang peka.

Oleh karena itu, ketika merancang strategi komunikasi, penting
untuk mempertimbangkan elemen-elemen kekuasaan struktural, lapisan
sosial, dan kebutuhan untuk mendapatkan representasi yang adil untuk
semua kelompok. Di sinilah peran publikasi komunitas, melalui perantara
sosial, tokoh agama, atau panitia setempat, tampil sebagai penghubung
dialog, mediator, dan penyampai pesan antarbudaya.

Meskipun ada banyak penelitian yang telah membahas komunikasi
antaragama dan praktik toleransi di berbagai wilayah, studi yang secara
khusus menelaah strategi komunikasi co-cultural dalam interaksi antara
umat Buddha dan Islam di desa kecil seperti Dusun Sodong masih sangat
sedikit. Kebanyakan studi lebih memusatkan perhatian pada dialog
antaragama yang terjadi di tingkat kota atau di komunitas besar, atau pada

hubungan antaragama yang mencakup komunitas Islam dan Kristen atau



Islam dan Hindu, sementara dinamika umat Buddha yang merupakan
minoritas di pedesaan Jawa hampir tidak mendapat perhatian.

Selain itu, belum ada kajian yang secara spesifik menyelidiki
bagaimana struktur hierarki mayoritas dan minoritas, cara adaptasi dalam
komunikasi, serta pengalaman budaya setempat mempengaruhi pola
interaksi di dusun tersebut. Kesenjangan ini menandakan bahwa kajian
tentang strategi komunikasi co-cultural di Dusun Sodong tidak hanya
penting, tetapi juga sangat diperlukan untuk memperkaya pustaka
komunikasi antarbudaya di Indonesia.

Dalam konteks kesenjangan penelitian yang ada, penulis merasa
terdorong untuk menggali lebih dalam bagaimana strategi komunikasi co-
cultural diterapkan dalam hubungan antaragama di Dusun Sodong. Oleh
karena itu, studi ini diberi judul: “Strategi Komunikasi Co-Cultural Pada
Interaksi Masyarakat Buddha (Minoritas) Terhadap Masyarakat Islam
(Mayoritas) Di Dusun Sodong, Desa Gelangkulon, Kecamatan Sampung,

Kabupaten Ponorogo.”

. Rumusan Masalah

Dengan latar belakang masalah yang telah ditulis oleh penulis di
atas, penelitian ini memiliki rumusan masalah yaitu bagaimana strategi
komunikasi co-cultural pada interaksi masyarakat Buddha (minoritas)
terhadap masyarakat Islam (mayoritas) di Dusun Sodong, Desa

Gelangkulon, Kecamatan Sampung, Kabupaten Ponorogo.



C. Tujuan Penelitian
Berdasarkan uraian diatas tujuan dari penelitian ini adalah untuk
mengetahui strategi komunikasi co-cultural pada interaksi masyarakat
Buddha (minoritas) terhadap masyarakat Islam (mayoritas) di Dusun

Sodong, Desa Gelangkulon, Kecamatan Sampung, Kabupaten Ponorogo.

D. Manfaat Penelitian
1. Secara Teoritis
Penelitian ini diharapkan dapat memperkaya kajian
komunikasi antarbudaya dan teori co-cultural dengan memberikan
pemahaman tentang bagaimana kelompok mayoritas dan minoritas
berstrategi dalam berinteraksi di lingkungan pedesaan yang
multireligi.
2. Secara Praktis
Penelitian ini dapat bermanfaat bagi masyarakat dan tokoh
lokal sebagai acuan untuk membangun pola komunikasi yang lebih
inklusif dan efektif guna menjaga keharmonisan hubungan antara

umat Buddha dan Islam di Dusun Sodong.



	BAB I
	PENDAHULUAN
	A. Latar Belakang
	B. Rumusan Masalah
	C. Tujuan Penelitian
	D. Manfaat Penelitian


