
 

1 
 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang 

 Indonesia adalah negara dengan berbagai agama yang menjadikan 

keragaman iman dan keyakinan sebagai elemen fundamental dari identitas 

sosial bangsa. Situasi ini memerlukan adanya sistem komunikasi dan 

interaksi sosial yang dapat menghubungkan perbedaan dan memelihara 

harmoni antar pemeluk agama. Saat masyarakat dapat melaksanakan 

komunikasi antaragama dengan cara yang terbuka dan inklusif, maka 

keragaman akan menjadi aset sosial, bukan pemicu konflik.  

 Dalam banyak situasi, desa atau komunitas kecil yang terdiri dari 

berbagai agama menunjukan bahwa toleransi tidak hanya diciptakan 

melalui peraturan resmi negara atau lembaga besar, melainkan juga melalui 

interaksi sehari-hari, tradisi lokal, dan komunikasi informal di antara warga. 

Maka dari itu, sangat penting untuk meengetahui bagaimana komunikasi 

antaragama dilakukan pada tinkgat komunitas lokal untuk menjaga 

kedamaian dan kerukunan sosial. 

Dengan keberadaan lebih dari 1.300 suku bangsa, Indonesia 

menampilkan keberhasilan dalam menjaga prinsip toleransi di tengah 

kekayaan keragaman, yang menghasilkan dasar hidup berdampingan yang 

kuat. Melalui Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama, pemerintah 

Indonesia rutin mengevaluasi kualitas interaksi antaragama di seluruh 

negeri melalui survei Indeks Kerukunan Umat Beragama (KUB) yang 



 

2 
 

memiliki skala penilaian 1-100 berdasarkan tiga indikator; toleransi, 

kesetaraan, dan kerjasama. 

 

   

  Hasil penelitian menunjukkan adanya kemajuan signifikan yang 

menggembirakan. Indeks KUB terdaftar di angka 73,09 pada tahun 2022, 

lalu mengalami peningkatan menjadi 76,02 di tahun 2023, dan mencapai 

76,47 pada tahun 2024 beserta keberhasilan dalam menjaga kerukunan 

antarumat beragama. Namun, data bersifat nasional tersebut tidak selalu 

mencerminkan realita di tingkat lokal, terutama di desa-desa atau komunitas 

kecil, di mana aspek sosial, budaya, dan agama bisa sangat berbeda. Ini 

menandakan bahwa masyarakat setempat memerlukan strategi komunikasi 

dan hubungan yang adaptif agar toleransi tidak hanya tercermin dalam 

statistik nasional, tetapi juga menjadi bagian integral dari kehidupan sehari-

hari. 

Gambar 1. Indeks Kerukunan 

Beragama 



 

3 
 

Salah satu tempat yang menarik untuk dianalisis adalah Desa 

Gelangkulon, Kecamatan Sampung, Kabupaten Ponorogo, yang juga 

dikenal dengan nama Kampung Buddha Sodong. Komunitas ini 

menunjukkan keragaman keyakinan, khususnya antara kelompok Buddha 

dan Muslim, yang saling hidup secara harmonis. Dalam berita terbaru, 

dilaporkan bahwa Kampung Buddha Sodong memiliki 62 kepala keluarga 

yang menganut agama Buddha. Namun, mayoritas masyarakat di area 

sekitarnya beragama Islam. Kehidupan bersama dalam keragaman ini 

mencerminkan bahwa toleransi dan hubungan antaragama terjalin tidak 

karena paksaan atau salah satu kelompok yang mendominasi, tetapi melalui 

komunikasi dan proses adaptasi budaya yang dilakukan oleh penduduk, baik 

dalam aktivitas sehari-hari maupun saat momen keagamaan, seperti 

perayaan Waisak (Pebrianti, 2023a) 

  Sejarah keberadaan komunitas Buddha di Sodong menawarkan 

konteks yang signifikan. Berdasarkan catatan setempat, pengenalan agama 

Buddha ke Dusun Sodong terjadi pada awal tahun 1950-an oleh seorang 

warga bernama Mbah Saimin setelah dia mempelajari ajaran Buddha dari 

luar wilayahnya. Sebelum itu, masyarakat lokal memeluk kepercayaan 

tradisional akan tetapi seiring berjalannya waktu, komunitas Buddha mulai 

terbentuk dan hidup berdampingan dengan masyarakat Muslim. Hal ini 

menunjukkan bahwa keragaman agama di Sodong bukan sekadar akibat 

migrasi yang baru-baru ini terjadi, tetapi merupakan bagian dari sejarah 

komunitas yang telah ada selama puluhan tahun. Keunikan ini menjadikan 



 

4 
 

Sodong sebagai contoh nyata keragaman agama di pedesaan Jawa: bukan 

sekadar keseragaman, tetapi koeksistensi yang telah berlangsung lama 

(Pebrianti, 2023b) 

  Dalam konteks interaksi antaragama, pendekatan komunikasi 

berperan krusial dalam memastikan bahwa dua kelompok yang berbeda 

dapat menjaga kedamaian. Pendekatan komunikasi co-cultural 

menggarisbawahi interaksi antara kelompok minoritas dan mayoritas yang 

dilakukan lewat metode komunikasi yang adaptif, saling menghargai, dan 

memperhitungkan latar belakang budaya masing-masing. Menurut (Farid & 

Hakimi, 2025) dalam karya mereka mengenai Intercultural Communication 

Strategies for Sustainable Conflict Resolution in Indonesia  menguraikan 

bahwa strategi komunikasi antarbudaya mencakup tiga tahap utama: 

meningkatkan kesadaran serta sensitivitas budaya, mempromosikan dialog 

yang inklusif, dan merumuskan solusi secara kolaboratif. 

  Ketiga aspek tersebut dianggap sangat bermanfaat untuk 

mencegah terjadinya konflik dan mempertahankan keberadaan secara 

damai dalam komunitas yang beraneka ragam. Penelitian ini 

mengindikasikan bahwa saat komunikasi dilaksanakan dengan pendekatan 

yang inklusif dan menghormati perbedaan budaya, hubungan antaragama 

mampu tetap harmonis meskipun ada perbedaan dalam keyakinan  

  Hierarki kekuasaan menunjukkan ketidakseimbangan posisi 

antara kelompok mayoritas dan minoritas yang berpengaruh terhadap siapa 

yang lebih dominan dalam berbicara, didengarkan, dan menciptakan makna 



 

5 
 

dalam interaksi sosial. Dalam konteks hubungan antara Islam dan Buddha 

di Dusun Sodong, situasi mayoritas dan minoritas dapat menciptakan 

perbedaan kekuasaan yang tersembunyi, sehingga menjadikan kelompok 

minoritas lebih rentan dalam hal representasi di publik.  

  Beberapa literatur mengenai komunikasi lintas budaya 

menunjukkan bahwa tanpa pengakuan atas ketidakseimbangan kekuasaan, 

praktik toleransi sering kali hanya bersifat simbolik dan tidak menciptakan 

hubungan yang setara (Wazdy et al., 2024). Maka dari itu, strategi co-

cultural di desa harus mencakup langkah-langkah untuk mengurangi jarak 

kekuasaan, termasuk partisipasi yang setara dan mekanisme umpan balik 

yang memungkinkan suara kelompok minoritas benar-benar 

dipertimbangkan. 

  Pendekatan ini sangat terkait dengan komunitas yang memiliki 

variasi dalam hal agama, budaya, dan identitas terutama ketika terlihat 

adanya perbedaan kekuasaan antar kelompok mayoritas dan minoritas. 

Dalam kajian mengenai teori penyesuaian budaya, Teori Co-Cultural 

menawarkan kerangka pemahaman bahwa kelompok “co-cultural” (yaitu 

kelompok minoritas atau kelompok yang memiliki budaya berbeda dari 

yang dominan) sering kali berada dalam posisi terpinggirkan dalam struktur 

sosial, sehingga mereka perlu memilih pendekatan komunikasi tertentu 

seperti kompromi atau perundingan untuk berinteraksi dengan kelompok 

yang lebih dominan. 



 

6 
 

  Dalam konteks di mana keberadaan dominasi budaya atau agama 

dapat menimbulkan stereotip, sikap prejudis, atau kesalahan dalam 

pemahaman, metode komunikasi co-cultural menjadi krusial agar suara-

suara dari kelompok minoritas dapat didengar, identitas mereka dihargai, 

dan ruang dialog tetap terbuka. Dalam lingkungan beragam agama seperti 

komunitas Islam dan Buddha di Dusun Sodong, variasi dalam identitas 

spiritual dan budaya dapat membentuk dinamika “mayoritas-minoritas” 

yang berisiko menimbulkan ketegangan tanpa adanya usaha komunikasi 

yang peka.  

  Oleh karena itu, ketika merancang strategi komunikasi, penting 

untuk mempertimbangkan elemen-elemen kekuasaan struktural, lapisan 

sosial, dan kebutuhan untuk mendapatkan representasi yang adil untuk 

semua kelompok. Di sinilah peran publikasi komunitas, melalui perantara 

sosial, tokoh agama, atau panitia setempat, tampil sebagai penghubung 

dialog, mediator, dan penyampai pesan antarbudaya. 

Meskipun ada banyak penelitian yang telah membahas komunikasi 

antaragama dan praktik toleransi di berbagai wilayah, studi yang secara 

khusus menelaah strategi komunikasi co-cultural dalam interaksi antara 

umat Buddha dan Islam di desa kecil seperti Dusun Sodong masih sangat 

sedikit. Kebanyakan studi lebih memusatkan perhatian pada dialog 

antaragama yang terjadi di tingkat kota atau di komunitas besar, atau pada 

hubungan antaragama yang mencakup komunitas Islam dan Kristen atau 



 

7 
 

Islam dan Hindu, sementara dinamika umat Buddha yang merupakan 

minoritas di pedesaan Jawa hampir tidak mendapat perhatian. 

 Selain itu, belum ada kajian yang secara spesifik menyelidiki 

bagaimana struktur hierarki mayoritas dan minoritas, cara adaptasi dalam 

komunikasi, serta pengalaman budaya setempat mempengaruhi pola 

interaksi di dusun tersebut. Kesenjangan ini menandakan bahwa kajian 

tentang strategi komunikasi co-cultural di Dusun Sodong tidak hanya 

penting, tetapi juga sangat diperlukan untuk memperkaya pustaka 

komunikasi antarbudaya di Indonesia. 

Dalam konteks kesenjangan penelitian yang ada, penulis merasa 

terdorong untuk menggali lebih dalam bagaimana strategi komunikasi co-

cultural diterapkan dalam hubungan antaragama di Dusun Sodong. Oleh 

karena itu, studi ini diberi judul: “Strategi Komunikasi Co-Cultural Pada 

Interaksi Masyarakat Buddha (Minoritas) Terhadap Masyarakat Islam 

(Mayoritas) Di Dusun Sodong, Desa Gelangkulon, Kecamatan Sampung, 

Kabupaten Ponorogo.” 

B. Rumusan Masalah  

 Dengan latar belakang masalah yang telah ditulis oleh penulis di 

atas, penelitian ini memiliki rumusan masalah yaitu bagaimana strategi 

komunikasi co-cultural pada interaksi masyarakat Buddha (minoritas) 

terhadap masyarakat Islam (mayoritas) di Dusun Sodong, Desa 

Gelangkulon, Kecamatan Sampung, Kabupaten Ponorogo. 

 



 

8 
 

C. Tujuan Penelitian 

 Berdasarkan uraian diatas tujuan dari penelitian ini adalah untuk 

mengetahui strategi komunikasi co-cultural pada interaksi masyarakat 

Buddha (minoritas) terhadap masyarakat Islam (mayoritas) di Dusun 

Sodong, Desa Gelangkulon, Kecamatan Sampung, Kabupaten Ponorogo. 

D. Manfaat Penelitian 

1. Secara Teoritis  

  Penelitian ini diharapkan dapat memperkaya kajian 

komunikasi antarbudaya dan teori co-cultural dengan memberikan 

pemahaman tentang bagaimana kelompok mayoritas dan minoritas 

berstrategi dalam berinteraksi di lingkungan pedesaan yang 

multireligi. 

2. Secara Praktis 

  Penelitian ini dapat bermanfaat bagi masyarakat dan tokoh 

lokal sebagai acuan untuk membangun pola komunikasi yang lebih 

inklusif dan efektif guna menjaga keharmonisan hubungan antara 

umat Buddha dan Islam di Dusun Sodong. 

 


	BAB I
	PENDAHULUAN
	A. Latar Belakang
	B. Rumusan Masalah
	C. Tujuan Penelitian
	D. Manfaat Penelitian


